Самая возвышенная тема беседы

Существует фактор забвения. Что такое истина, что такое высший путь истины, почему существует много путей истины.

Наша цель в соответствии со ШБ утвердить высший путь для человека. Высшая деятельность – санатана дхарма есть путь бескорыстного преданного служения. На этом пути есть препятствии. Природа материального мира такова – что она является препятствием. Внутри нас существует материальная природа. Мы ощущаем ее.

Все что мы переживаем – сон, дурной сон. Шастры призывают проснуться ото сна.

Все наши стремления в материальном мире являются серьёзным препятствием и увеличивают страдания. Для того чтобы утвердить что-то высшее, обычно указывают на недостатки других явлений. Поэтому мы будет обсуждать недостатки других путей. Когда и как что принимать и что отвергать. Мы будем говорить о процессе бхакти йоги. Под словом развитие мы будем понимать улучшение существования. Что такое хорошо и что плохо. Для людей идущих разными путями – разное является хорошим и плохим. Все другие пути не рекомендованы для бхакти, так как она способна объединить все процессы, которые являются ее слугами. Иными словами бхакти содержит в себе карма, гьяна и другие виды деятельности, очищенные полностью. Бхакти дает возможность действовать, мыслить на высшем уровне, но не принадлежит ни одному из других путей.

ШП снова и снова доказывает преимущество такой деятельности и указывает на недостатки материального существования-.

Мадхья лила 22.51 :

До тех пор, пока человек не получит милость чистого преданного, он не сможет заняться преданными служением, избавиться от материального существования.

Комментарий:

Никакая материальная деятельность не приводит к бхакти. Только милость чистого преданного может дать бхакти. Более того, без милости чистого преданного невозможно освободиться от материального существования.

Это сложный вопрос для человека, существует ли идеальная высшая личность – верховного существо. Обычно люди обсуждают эту тему, когда они не имеют непосредственного восприятия бога. Поскольку нет такого опыта – остается размышлять, строить теории, доктрины. Проблема не в вопросе – существует или нет такое существо. Однако проблема есть и мы ищем что-то идеальное в своей жизни. Нас интересует красота, богатство и прочее и мы ищем это в каких-то личностях. И это есть неосознанный инстинктивный путь познания бога. У нас у каждого есть стремление общаться с кем-то идеальным. Поэтому философы поднимают вопрос существования идеальной личности. И если она есть, то значит есть какой-то идеальный мир. Однако в текущем мире есть много несовершенств.

Почему мы живем в недельном мире тогда? Почему бог всех нас не перенесет в духовный мир. Люди чувствуют в сердце что бескорыстная, чистая деятельность это хорошо. Однако у нас есть страх так действовать. Мы хотим, чтобы эта высшая личность предстала перед нами и тогда мы бы открыли все свое бескорыстие. Поскольку однако такой личности нет, то я не могу проявлять такие бескорыстные отношения. Таким образом стремление к бхакти действовать из любви дремлет в глубине сердца. Где та среда, в которой я бы мог так действовать? Бхакти пробуждается только исключительно в определенной атмосфере. В материальной деятельности она не пробуждается. Даже материальная благотворительность осквернена тонкой формой славы и альтруизма. Даже такая деятельности не приносит мир и покой в сердце. ШП говорит что благоприятная среда для пробуждения бхакти – сама бхакти. Как же быть? Если духовный мир очень далеко, что же делать? Как попасть в атмосферу бхакти? Для этого достаточно получить пыль со стоп чистого преданного, которые иногда посещают нашу планету.

ШП распространял чистое, беспримесное преданное служение. Однажды он показал ученикам что он принес им. Однажды на прогулке по ужасным районам Нью-Йорка он привел учеников в порт. Очень грязное место, очень много больших кораблей. На причалах была различная реклама. Оказывается когда ШП прибыл в НЮ на Джаладуте, он увидел эту рекламу. Там была реклама чистой беспримесной стали. Все ее ищут, она очень ценна, за счет своей чистоты. Чистота и беспримерность очень ценна. И ШП принес именно чистое беспримесное служение. Ученики удивились. ШП сказал что мы должны стать чистыми. Достаточно одного чистого преданного чтобы движение было удачно. Достаточно одного чистого преданного. Миллионы нечистых – ничего сделать не могут. Два спящих человека не могут разбудить друг друга. Но один бодрствующий способен разбудить тысячи спящих. Особенно сложно расстаться с концепцией собственного совершенства в будущем. Еще немного и буду счастлив. Кармическая деятельность – чрезмерные накопления и усилия, которые должны дать счастье и покой – означает когда я хочу что-либо получить чтобы у меня были средства на это. Поэтому люди накапливают деньги.

Как медведи ловят рыбу. Медведи достаточно умны, могут даже приходить к людям если требуется лечение. Медведь ловит рыбу сидя на камне, ноги в воде. Когда он ловит рыбу он садиться на нее, чтобы она не убежала. Когда же еще одна рыба поймана – предыдущая ускользает потому как ему нужно встать чтобы вытащить новую рыбу. За весь день медведь ловит много рыбы, но у него остается только одна. Также и люди – очень много трудятся, а бес толку. Деньги постоянно куда-то утекают.

Материалисты думают что этот мир – моя собственность, просто когда-то я все это потерял. Люди поэтому хотят жить в одном государстве, чтобы был покой. Этого покоя все хотят. Теперь также многие люди претендуют на звание империи. (речь идет об крупных организациях типа ООН)

Когда к ПШ прислали западного философа с его философией, философ утверждал что высшим авторитетом в обществе является гос-во. Оно решает все проблемы. Тогда П спросил кто будет решать конфликты между гос-вам? Философ ответил – война.

Мы видим, кармическая деятельность неизбежно приводит к насилию из-за привязанности к плодам. Человек не хочет взаимодействовать плодами труда, а хочет накапливать. Поэтому материальный прогресс сопровождается ненасытными желаниями и постоянным ощущением скорби и утраты. Поэтому если философы спорят на кармическом уровне они не могут прийти к заключению что такое абсолютная истина. Одна ученица ШП входит в государственный совет по конфессиям(не российский, какой-то иностранный). Она является его председателем. Она рассказала: «Однажды после заседания все сидят вместе. Общаются. Все представители конфессий говорили о боге. Кто-то говорил что он идеальное существо, другие что это концепция созданная человеком для управления обществом. Такая необходимая конфессия». И они пришли к выводу что бога нет, он только создан мыслями и деятельности человека. Может когда-то он и существовал, но теперь его нет, потому что он распространился на этот мир, разделился на тысячи атомов и поэтому утратил свое существование. Или что он есть плод человеческого разума. На уровне ума люди не приходят к какому то конкретному выводу.

Утвердить в сердце веру истину можно, только если мы встречаем чистого преданного. Мы везде ищем чистый вид любой деятельности. Если деятельность направлена на Кришну она становиться чистой. Если гьяна служит истине – это чистая гьяна. Также есть и чистая йога. Все вместе эти чистые виды деятельности и есть бхакти. В том числе и чистое могущество и потенциал человека. Как же открыть этот внутренний потенциал? Истина постигается только через преданное служение. Все дело в том, что любая деятельности в чистом виде становиться Бхакти – Бхакти не что-то отдельное, это чистая деятельность для бога. Именно такая деятельность приносит огромное кол-во счастья. Когда мы что-то делаем очень качественно и с любовью и потом предлагаем Кришне – такая деятельность духовна и приносит истинное счастье.

Для того чтобы начать так действовать нужно повстречаться с махатмой.

Прабхупада принес это новое понимание образа жизни. Преданное служение имеет другую природу. Преданное служение – это и покаяние тоже. Если вас пустили к преданному служению, значит вас уже простили. ))

Не каждый человек, верящей в бога является религиозным. Для кого-то даже сатанизм является духовной практикой. Однако душа не имеет никакого отношения ни к чему материальному. Поэтому когда материл. концепции примешиваются к религии она становиться материальной. Поэтому чистое преданного служение помогает отчистить все другие вещи с сделать их частью бхакти. Если железо раскалить то оно остается железом, но с качествами огня. Если это тело приобретает качества души, то оно не считается материальным. Это и есть кристальное частота, природа бхакти. Как говорил Господь Чайтанья неважно обнимешь ты меня или растопчешь – для меня это одно и тоже.

Если даже преданный что-то делает несовершенно то Кришна и преданные его прощают. Так как он действовал бескорыстно. Даже совершая дурные поступки преданный остается чистым. Прощение это естественный побочный продукт духовной практики. С другой стороны трудно простить ошибки по отношению к себе. Как быть ? Только предаться Кришне. Другого пути нет.

Служите махатме – все материальные привязанности уходят. Очень просто. И тогда можно начать действовать в преданном служение и потом вы увидите вашу дорогу. Просто бхакти невозможно объяснить ни с точки зрения кармы или гьяны. Просто успех тогда, когда Кришна доволен.

ВОПРОСЫ:

Что мне делать если 7 лет общения с преданными не дали ни настоящей дружбы и вдохновения.

ОТВЕТ: долгое время мы бываем разочарованы. Потому что не было чистого преданного служения. Это была кармическая деятельность. Первое что мы получаем в результате преданного служения это дружба с преданным. В этом мы находим счастье. Преданное служение это способ строить отношения. Но если мы думаем что сами по себе развиваемся то это ошибка. Когда же у нас появляются дружеские отношения то Бог доволен. И тогда мы счастливы. Отношения и любовный обмен – это основа нашего движения. Поэтому мы вместе можем прогрессировать. Чистое бхакти не бывает если индивидуализировать свой прогресс, уединятся, идти самому.

ИМЕЮ ЛИ Я ПРАВО ОДЕВАТЬ ДУХОВНЫЕ Одежды, если не следую всем принципам ?

Да, делайте то что можете.

Может ли жена принимать духовного учителя раньше мужа или ждать его?

Нужно решать этот вопрос в семье. С мужем.

С утра служил на кухне, потом сбежал на Вашу лекцию, правильно ли я поступил?

С точки зрения выполнения обязанностей – не правильно, с другой точки зрения это не так плохо. Это все такие не чувственные удовольствия. Будьте готовы получить нагоняй на кухне))))

В результате сознания Кришны я получил новую деятельность – стал парикмахером. Читаю маха мантру пока стрижу матжи. Благословите на успех в духовном развитии, хочу приводить матадж к Кришне и т.д. время работы.

Махарадж пошутил, сказал что начало хорошее, больше ничего не сказал.

Как быть если кто либо вам не доволен (вроде как это не дает возможность прогрессировать) ?

От завистников нужно держатся по дальше. Не нужно им ничего доказывать или объяснять. Просто служите им, но на расстоянии. Не нужно провоцировать их.

Жена имела негативный сексуальный опыт. Я не доверяю ей из-за этого. Я хочу чтобы в семейной жизни было как я хочу. Нужно ли сохранять брак если я считаю ее женщиной легкого поведения?

Это странные отношения в семье. Иногда между супругами есть такие недостатки, анратхи. Это может быть ошибки в прошлом или настоящем или планы на других людей в будущем. Решения тут нет. Это карма, судьбоносный закон. Не случайно мы друг с другом живем. Не нужно тут жаловаться. Не случайно друг другу досаждаем. Это заслуженная ситуация, нет причины жаловаться. Наша задача – отчистить наше существование. Нужно заняться бхакти йогой. И мужу и жене. В конце концов я не это тело. Если мы возвысим наше сознание в сферу более высоких обязанностей тело тоже отчиститься. И вы увидите что у вас больше не будет предвзятости. Когда поменяются качество все пройдет. Бхакти отчищает все. Сосредоточьтесь на служении и счастье и любовь получится автоматически. Нет необходимость менять жену, есть необходимость полюбить бога.